
 
 
 
O termo genocídio e a violência estrutural contra as comunidades periféricas. 
 
O termo genocídio designa crimes violentos perpetrados contra grupos e etnias com 
a intenção deliberada de aniquilá-los. 
 
Uma das manifestações desse crime é o uso da mídia para manipular a opinião 
pública, perpetuando a discórdia contra populações que residem em áreas urbanas 
marginalizadas, comumente chamadas de favelas e oficialmente denominadas 
"comunidades" nas grandes cidades. 



 
(Representações artísticas em uma comunidade de Salvador.) 
 
Tradicionalmente, a palavra "comunidade" refere-se a um grupo de indivíduos com 
interesses em comum. No entanto, na realidade social, o que prevalece é um 
sentimento de aversão disseminado em grande parte da sociedade. 
 
Esse sentimento se reflete nas atitudes de muitos cidadãos e, sobretudo, nas ações 
de entidades governamentais e organizações estatais que fiscalizam e controlam 
essas "comunidades". 
 
Salvador, por exemplo, detém uma das piores taxas de homicídios entre jovens 
negros e moradores de periferia no Brasil. A cidade mantém altos índices de 
violência, especialmente quando associados à pobreza e à exclusão social, esse 
cenário é um reflexo de interesses geopolíticos que, frequentemente, culminam em 
um individualismo exacerbado, onde aqueles que se autodenominam 
representantes da população, na prática, lesam seu próprio povo em busca de 
vantagens econômicas pessoais. Consequentemente, surgem mais áreas 
negligenciadas tanto pela própria comunidade quanto pela mídia, regiões 
estigmatizadas como inseguras, sendo, em grande parte, resultado da atuação do 
próprio governo que, em vez de oferecer proteção, fomenta a violência e a 
discriminação social. 
 



Além dos conflitos internos entre diferentes grupos territoriais, há uma crescente 
demanda por intervenção do poder estatal, especialmente da polícia. Contudo, essa 
atuação frequentemente resulta em abusos de poder, com execuções extrajudiciais 
e ações que reforçam práticas racistas e prejudiciais. Esse processo não apenas 
viola os direitos humanos, mas também evidencia um sistema de repressão que 
visa salvaguardar os interesses de poucos, em detrimento da maioria marginalizada. 
 
A Busca por Ascensão Social e os Reflexos Sociais e Filosóficos da 
Experiência Negra 
 
A busca por ascensão de poder nas comunidades negras é frequentemente 
marcada pela internalização de valores negativos e alienantes. Esses valores são 
impostos por um sistema que molda o indivíduo para se encaixar em suas próprias 
expectativas. Crescemos em um ambiente hostil, onde somos socializados para 
adotar atitudes autodestrutivas, moldados por um contexto de violência, exclusão e 
falta de oportunidades. 
 
A necessidade de aceitação social e a busca por um modelo de comportamento que 
imite o homem branco, associado ao desejo de atingir um padrão de vida ligado ao 
consumo e à aparência, muitas vezes se traduz em atos como o alisamento de 
cabelo ou a idolatria à figura da mulher branca, frequentemente associada à ideia de 
sucesso. 
 
Há, ainda, uma profunda rivaldiade dentro das próprias comunidades, alimentada 
por um ciclo de inveja e competição, onde o negro, ao se comparar com outro 
negro, acaba nutrindo sentimentos de animosidade. O branco, por sua vez, continua 
a monitorar os passos do negro, sempre presente como uma figura de poder que 
impõe sua autoridade. 
 
Em meio a esse cenário, o futuro do negro nas periferias parece sempre 
condicionado a uma luta constante pela sobrevivência e pela conquista de um 
espaço que deveria ser garantido como um direito natural. 



 
(Grupo de jovens periféricos em busca de ascensão por meio da arte urbana.) 
 
O Impacto do Sistema Educacional e a Desigualdade Racial 
 
No contexto educacional, é evidente o abismo entre as condições de estudo de 
pessoas negras que vivem em periferias e daquelas em áreas mais privilegiadas ou 
de classes sociais mais altas. A pessoa negra na periferia, ao entrar em uma 
instituição de ensino, geralmente enfrenta barreiras invisíveis, desde a escassez de 
recursos até a discriminação velada. Ao mesmo tempo, a sociedade e as próprias 
instituições mantêm a visão de que pessoas negras devem se contentar com as 
condições que lhes são oferecidas, perpetuando um ciclo de exclusão que as coloca 
à margem. 
 
Ao refletirmos sobre o racismo estrutural, nos questionamos: por que, em pleno 
século XXI, ainda vemos pessoas negras sendo mortas em favelas, tratadas como 
suspeitas apenas por sua cor, ou tendo suas atitudes e ações constantemente 
vigiadas? O racismo, que se manifesta de diversas formas — seja através da 
vigilância policial, da discriminação nas escolas ou da segregação social — tem 
consequências devastadoras para a população negra. Isso é especialmente 
verdadeiro para quem vive nas periferias, onde a violência, o tráfico de drogas e a 
criminalidade se tornam um ciclo difícil de quebrar. 



 
(Estudante de uma escola pública em conexão com um morador de rua) 
 
A Influência da Religiosidade e da Ancestralidade Africana 
 
No Brasil, a população negra, além de enfrentar questões sociais, lida também com 
a alienação religiosa. Historicamente, o culto aos orixás e outras formas de 
religiosidade de matriz africana foram oprimidos e marginalizados. Com a 



institucionalização do cristianismo, que se tornou a religião dominante, as práticas 
religiosas africanas foram relegadas à marginalidade, frequentemente associadas à 
criminalidade e ao "demônio". Essa demonização da cultura negra é um reflexo 
claro da herança colonial, que forçou a população negra a abandonar suas crenças 
e a adotar um sistema religioso eurocêntrico. 
 
Atualmente, a repressão à religiosidade de matriz africana persiste, embora de 
maneira mais sutil. Paradoxalmente, essas práticas têm encontrado maior aceitação 
em áreas de classe média e alta, onde a população branca é predominante. 
Contudo, nas periferias e comunidades mais pobres, o candomblé e outras religiões 
de matriz africana continuam a ser marginalizados e estigmatizados. Essa realidade 
reflete a permanência de um sistema colonial profundamente enraizado na 
sociedade brasileira. 
 
A filosofia africana e afro-brasileira são campos de estudo que investigam o 
pensamento e as práticas filosóficas originárias da África e de suas diásporas, 
especialmente na cultura afro-brasileira. 
 
Essas áreas buscam compreender a ancestralidade, a ética, a estética e a política a 
partir da vivência dos povos africanos e afrodescendentes. Elas enfatizam a 
relevância do conhecimento transmitido oralmente e da profunda relação com a 
natureza, aspecto também evidenciado nas religiões de matriz africana. 
 
Nessas tradições, a conexão com a natureza é inerente, e elementos como as 
estátuas dos orixás, divindades que representam forças naturais e aspectos da vida 
humana, simboliza algo que aos olhos parece estático, na verdade vive em 
constante movimento. Assim como uma árvore que exala vitalidade, essas filosofias 
nos conectam com nossos ancestrais por meio de suas essências e da própria 
natureza. 
 



 
(Representação real de um pedido a entidade Esú, tradição familiar com a semente 
"olho de boi" sendo usada como um poderoso amuleto de proteção contra energias 
negativas, inveja e mau-olhado.) 
 
Ética do Cuidado em Perspectivas Africanas 
 
Muitas correntes filosóficas africanas enfatizam a ética do cuidado, a 
interdependência e a solidariedade entre os seres humanos. Nesse contexto, 
destaca-se a ética do zelo, que fundamenta a relação de pertencimento e gera um 
profundo sentimento de interdependência e solidariedade entre os indivíduos. Isso 
se reflete, inclusive, no autocuidado com o corpo e o espírito, que são vistos em 
constante conexão com a natureza, os orixás e Olorum, o criador do universo na 
mitologia iorubá. Esses valores foram trazidos por nossos ancestrais em sua 
jornada histórica. 
 



 
(Harpa conhecida como Ngoni, instrumento de cordas africano importante na cultura 
da África Ocidental, especialmente em países como Mali, Senegal e Burkina Faso, 
comumente feito com uma cabaça e pele de animal para a caixa de ressonância, 
além de considerado um ancestral do banjo americano sua música e cultura foram 
influentes no desenvolvimento do blues.) 
 
Essência da Interconexão Humana 
 
Ubuntu, nas línguas bantas, como zulu e xhosa, é mais do que uma palavra; é uma 
profunda filosofia africana que se traduz como "Humanidade para com os outros" ou 
"Eu sou porque nós somos". Essa concepção centraliza a interdependência e a 
importância da comunidade, definindo a humanidade de um indivíduo pelas suas 
relações com os outros. 
 
Essa linha de raciocínio, transmitida de geração em geração, é um testemunho da 
multiplicidade cultural que caracteriza as sociedades humanas. É um elemento 
distintivo que molda a identidade étnica, nutrindo um profundo sentimento de 
pertencimento a um grupo com hábitos, simbolismos, linguagens e religiões 
próprias, cada qual com sua forma autêntica de expressar sentimentos e a 
realidade. 
 
O Ubuntu nos ensina que a qualidade de um ser humano não é inata ou estática, 
mas sim adquirida e dinâmica, forjada nas interações com o mundo e com os 
outros. Revela que uma pessoa se torna plenamente pessoa através das suas 
conexões e relacionamentos. 
 
Ao reconhecer que a humanidade de um indivíduo é definida por suas relações com 
diversos grupos sociais, somos compelidos a enfatizar a interdependência e a 



importância da comunidade. Isso nos leva a uma reflexão crucial: a ideia de que o 
"homem branco precisou se sentir superior ao homem negro" é uma construção que 
rompe com o princípio do Ubuntu. Em vez de divisões, a filosofia nos convida à 
união e à busca de nossa interdependência coletiva, onde todos se reconhecem e 
se fortalecem mutuamente. 
 
Diversidade de Pensamentos e a Influência Africana 
 
A filosofia africana é, de fato, bastante diversificada, englobando uma rica tapeçaria 
de tradições e correntes de pensamento que variam entre as diferentes regiões e 
culturas do continente. Essa diversidade não se restringe à África; ela se perpetua e 
se manifesta globalmente. 
 
Em nosso território, e em vários outros locais do mundo, encontramos uma 
multiplicidade de ideias e saberes. Dentro dessa vastidão, é inegável que haverá 
sempre uma porcentagem de influência africana, moldando e enriquecendo as 
tradições e correntes de pensamento de diversas culturas ao redor do globo. Essa 
influência pode ser percebida em variados aspectos, desde a arte e a música até 
sistemas de valores e modos de vida. 
 
 
A Questão Geopolítica e o Ciclo de Violência nas Periferias 
 
A violência que assola favelas e comunidades periféricas não deve ser entendida 
apenas como um problema de segurança pública. Ela se conecta profundamente a 
interesses geopolíticos mais amplos, nos quais a luta pelo controle do território e a 
perda de vidas de pessoas negras se entrelaçam com dinâmicas de poder locais. 
Disputas entre facções e a corrupção institucional são exemplos dessas dinâmicas. 
Esse cenário complexo cria um ciclo vicioso de violência, tornando as políticas 
públicas ineficazes e deixando as comunidades à própria sorte. 
 



 
(Imagem que representa além da arte, mostra uma filosofia que as pessoas tem 
valor independente de onde vive e vem.) 
 
O elevado número de homicídios nas periferias, especialmente em bairros com alta 
concentração de população negra, é um reflexo do descaso estatal para com essas 



comunidades. A desigualdade estrutural, que abrange desde a educação até as 
oportunidades de trabalho, é uma das principais raízes da violência. Nesse 
contexto, as facções criminosas emergem, muitas vezes, como uma alternativa para 
aqueles sem acesso a serviços básicos e oportunidades, o que perpetua o ciclo de 
morte e exclusão. 
 
Filosofia Afro-Brasileira 
 
A filosofia afro-brasileira busca reconstruir e ressignificar o pensamento africano 
dentro do contexto da experiência brasileira, estabelecendo uma nova forma de 
filosofar que eleva a cultura afro-brasileira a um elemento central. 
 
Esta mensagem é direcionada a todos os indivíduos negros e àqueles que podem 
compreender sua essência: 
 
Diante de toda a repressão sofrida por nossa cultura, buscamos, por meio de 
estudos e pesquisas, reconstruir o pensamento africano em nossas vivências no 
Brasil. Criamos, assim, uma nova forma de raciocinar que visa preservar e afirmar a 
cultura afro-brasileira como um elemento central. Eu a chamo de Éter, o quinto 
elemento que originou corpos celestes imutáveis e perfeitos, e tudo o que hoje 
vemos; muito se deve à cultura africana. 
 
"Com isso, teremos a noção do termo quilombo como um espaço libertário e a 
afirmação de que, no processo de busca pela liberdade, o libertador pode até 
sucumbir, mas a liberdade jamais. Seremos exilados, porém presos nunca. Seremos 
resistência até o fim da vida, um fundamento necessário em nossos raciocínios 
afro-brasileiros." 
 
É essencial que valorizemos a ancestralidade interpretada no contexto específico do 
Brasil. Precisamos reconhecer todas as influências que nossos ancestrais nos 
trouxeram, indo além da cultura afro-brasileira, para termos uma compreensão 
completa para podermos descolonizar o pensamento além de combater a opressão 
eurocêntrica, é fundamental reconhecermos a importância da África em nossas 
vidas. 
 
Raízes e Contexto da Filosofia Africana e Afro-Brasileira 
 
A filosofia africana se debruça sobre o pensamento e as ações das diversas regiões 
do continente, enquanto a filosofia afro-brasileira foca na experiência e na visão da 
população afro-brasileira em nosso país. 
 
Ambas as áreas buscam descolonizar o pensamento. A filosofia afro-brasileira, em 
particular, atua diretamente na vivência do negro no Brasil, contribuindo ricamente 
para a reflexão sobre a humanidade e a compreensão da sociedade. Ela promove 



uma profunda análise da vida da população negra, do valor de sua cultura e uma 
crítica às estruturas de poder que visam "desigualizar" o ser humano negro. É 
importante notar que, embora a palavra "desigualizar" possa soar incomum, ela é 
compreendida por quem vivencia essa realidade, mesmo que não conste nos 
dicionários. Afinal, nossa cultura, muitas vezes excluída e incompreendida, sempre 
foi vista com desconfiança, como algo de existência incerta. 
 
Hoje, desafiamos a visão europeia, demonstrando que as reflexões de nossa cultura 
não são exclusivas de um único povo, mas sim uma característica inerente e 
inseparável do ser humano e sua experiência. 
 
Nossa construção filosófica emerge da resistência e do combate à escravidão, 
revelando a importância de questionar e superar elementos de poder que 
perpetuam desigualdades. Devemos evidenciar nosso valor como um sistema de 
conhecimentos e valores que contribuem, até os dias atuais, para a formação da 
sociedade brasileira e para a construção de uma identidade nacional mais inclusiva. 
 
Contribuímos significativamente para a ética e a estética, oferecendo novas 
perspectivas sobre como podemos nos relacionar com o mundo, com os outros e 
como expressar nossos valores e experiências. 
 



(Estátua de Òṣun, orixá feminina relacionada às águas doces, à fertilidade, à 
beleza, ao amor e à riqueza, considerada a senhora dos rios e cachoeiras, e 
também associada ao ouro, à vaidade e à sensualidade.) 
 
 
Construir uma convivência pacífica não é algo simples, mas deveria ser. Não se 
trata de dinheiro ou bens materiais, mas de viver a vida como qualquer ser humano 
merece. Usamos a filosofia afro-brasileira como uma ferramenta de educação 
antirracista, que nos auxilia a edificar uma sociedade justa e igualitária. 
Inspiramo-nos em figuras como Xangô, orixá da justiça e defensor dos oprimidos, e 
buscamos evitar ser confundidos com discursos de ódio; tudo o que queremos é 
sobreviver com dignidade. 
 
A busca por liberdade e justiça, a resistência contra a opressão e a luta por direitos 
são os pilares de nossa existência. Se isso não lhe tocar ou não lhe fizer entender, 
apenas compreenda: a partir de hoje, falaremos não apenas com o coração, mas 
transmitiremos a dor e a alegria com a presença de nossa alma e de todas as almas 
que desejam se expressar. Sim, nossa cultura e filosofia transcendem o tempo. 
 
Dançamos, cantamos, criamos e nos expressamos. Essa é a verdadeira sensação 
de poder sobre quem você realmente é. 



 
A Busca pela Semelhança ao "Homem Branco": Um Reflexo da Internalização 
do Racismo 
 
A busca por aceitação social e a assimilação a padrões hegemônicos são temas 
cruciais para compreender a vivência do homem negro. É fundamental desvendar 
os mecanismos pelos quais a sociedade colonialista instaura e perpetua uma 
disparidade econômica e social, que leva à internalização de uma inferioridade 
associada à cor da pele. 
 
Essa realidade se manifesta em diversas camadas, revelando os resquícios de um 
extremo genocídio, tanto físico quanto simbólico. A discriminação e o risco iminente 
de morte persistem em qualquer ambiente, seja público ou privado. Há, ainda, o 
temor do homem branco em relação ao negro instruído, o que evidencia a 
manutenção de barreiras ao progresso e à ascensão social. 
 
Além da busca por uma semelhança estética com o homem branco, observa-se um 
desejo latente entre parte da população negra de periferia de alcançar a riqueza 
para obter respeito e garantir a sobrevivência. Contudo, essa aspiração muitas 
vezes ignora que, mesmo com melhorias financeiras ou alto nível de instrução, o 
racismo persiste. Essa é uma projeção de um pensamento elaborado para 
reagrupar negros em um status inferior dentro de uma ordem colonial e racista. 
 
Em nossa pele, travamos lutas internas e externas. Uma dessas manifestações é a 
busca pelo embranquecimento, seja por meio de procedimentos estéticos ou pela 
idealização de relacionamentos com pessoas brancas. Essa narrativa serve como 
um sintoma de um complexo de inferioridade racial, onde o indivíduo negro 
internaliza a ideia de que sua própria raça é inferior, buscando, inconscientemente, 
a aproximação ou a transformação no "outro", o branco. 
 
Essa não é apenas uma questão de aparência física; ela representa um processo 
psicológico profundo, no qual a cor da pele se torna um símbolo de inferioridade. 
Isso afeta diretamente a identidade e o bem-estar psíquico do indivíduo negro, 
exigindo um constante processo de ressignificação e valorização de sua própria 
ancestralidade e cultura. 



 
(Representação de uma busca automática do homem negro por semelhança ao 
homem que tanto lhe menosprezou mas também mostra a busca do homem branco 
em ter contato de nossa cultura ancestral e se apropriar dela.) 
 
 
A Teoria da Branquitude 
 
A teoria da branquitude analisa o conceito de "branquitude" não como um atributo 
biológico, mas como uma construção social. Essa construção estabelece o que é 
considerado "normal", "padrão" e "apropriado" na sociedade, concedendo privilégios 
e vantagens a pessoas brancas em sistemas estruturados pelo racismo. Além disso, 
essa "normalidade" muitas vezes se estende de forma hierárquica, onde, por 
exemplo, homens negros de pele mais clara são, por vezes, vistos como "mais 
próximos" dessa norma — um reflexo da infame frase "nem muito branco, nem 
muito preto". Nota-se que essa norma contribui para marginalizar e oprimir outros 
grupos étnicos e raciais. 
 
Privilégios e Vantagens: 
 
A "branquitude" funciona como um lugar de privilégio, onde pessoas brancas, por 
serem consideradas o "normal" e o "universal", frequentemente acessam 
oportunidades, recursos e tratamentos favoráveis que não são estendidos a outros 
grupos em nossa sociedade. 



 
Visibilidade e Invisibilidade: 
 
A "branquitude" é frequentemente invisível para quem a ocupa, enquanto a 
identidade racial de outros grupos é constantemente marcada e questionada. É 
comum sentir-se deslocado em ambientes onde a presença negra é escassa, e 
ouvir de pessoas brancas ou pardas que não percebem tais privilégios, enquanto 
outros enfrentam barreiras e discriminação diárias. 
 
Implicações e Desconstrução: 
 
Essa dinâmica ressalta como a norma branca é usada para legitimar o racismo e a 
desigualdade social, ao posicionar a cultura e os valores brancos como padrões a 
serem seguidos, enquanto outros grupos são marginalizados e subestimados. 
 
A teoria da branquitude nos convida a analisar o controle que a branquitude exerce 
sobre as relações sociais, culturais e econômicas. É fundamental questionar a 
norma branca e identificar os mecanismos de uma ideia de "qualidade de vida" 
baseada em ser "padrão" na sociedade, que precisa ser desconstruída. 
 
Engajamento e Consciência Racial: 
A teoria da branquitude incentiva o engajamento de pessoas brancas em processos 
de mudança social, para que possam reconhecer seus privilégios e atuar em favor 
da justiça racial. Isso representa uma oportunidade de promover a consciência 
social-racial para todos. 
 
A busca por aceitação social muitas vezes leva à adoção de características 
consideradas normativas pela sociedade, incluindo a tentativa de se assemelhar ao 
ideal do homem branco. Essa tendência é influenciada pela valorização da cultura e 
estética brancas, que pode induzir a um processo de internalização e, 
consequentemente, à busca por uma "semelhança" que, em última análise, não 
reflete a autêntica identidade, mas sim uma resposta às expectativas sociais. 
 
 



X  

Valorização da Cultura Branca e Seus Impactos 
 
Crescemos imersos na noção da cultura branca e de seus padrões de beleza, 
comportamento e linguagem. Essa cultura é constantemente apresentada como um 
modelo a ser seguido, influenciando nossas escolhas individuais na busca por 
aceitação e, muitas vezes, gerando uma desvalorização de nossa própria cultura. 
 
Internalização de Padrões: 
 
A exposição contínua a esses padrões dominantes leva a um processo de 
internalização. Pessoas de grupos marginalizados podem desenvolver a crença de 
que a semelhança com o "homem branco" é o caminho para a aceitação social e o 
sucesso. 
 
Desafios para a Identidade: 
Essa busca por uma semelhança notável frequentemente gera conflitos internos. Ao 
nos afastarmos de nossas raízes e características culturais, corremos o risco de 
romper com nossa identidade de origem e nosso senso de pertencimento. 
 
Consequências da Discriminação Racial: 
 
A discriminação racial e o racismo, que se manifestam de diversas formas, reforçam 
a ideia de que a semelhança com o branco pode abrir portas para oportunidades e 
reconhecimento. No entanto, é crucial perceber que, mesmo alcançando essas 
posições, a identidade racial negra permanece para aqueles que perpetuam o 
racismo. 
 
Importância da Autoconsciência: 
 
É essencial desenvolver a autoconsciência para compreender nossa origem e o 
significado dessa busca por semelhança. Somente assim poderemos valorizar 



nossas próprias identidades e lutar por um espaço justo e inclusivo, construído com 
humildade, onde o que é diferente seja reconhecido e celebrado. 
 
O Desafio da Negritude e a Batalha Contra o Sistema 
 
Mesmo vivendo as complexidades de uma construção social digna, muitas vezes 
pulando estágios de um entendimento que o Estado nos deve e nos tira, passamos 
a odiar nosso próprio irmão. Surge um temor pelo sucesso do nosso semelhante de 
cor ou de qualquer pessoa que viva na mesma localidade, criando um ciclo vicioso 
de batalha entre negros e periféricos. Invejamos e desejamos o contrário do que 
todos almejam, enquanto o Estado, com seus demônios de pele clara, nos monitora. 
 
Precisamos perceber que somos, sim, vistos como ameaça. Esse olhar vem do 
Estado, que reconhece nossa capacidade e tem certeza de que somos a própria 
certeza, e que quem vem do mesmo lugar sempre nos enxergará como uma 
possibilidade. 
 
O homem pragueja quando não consegue expressar seus sentimentos. Por isso, 
decido praguejar contra o Estado, contra o homem branco de mente colonialista e 
também contra meus irmãos negros que partilham desse tipo de pensamento. Mas 
o maior culpado é o sistema, com sua escravidão moderna e o racismo enraizado, 
que efetua um ódio por vezes "silencioso", mas jamais despercebido. A praga do 
homem branco não foi doença, mas sua própria mente maligna. 
 
Com todos esses problemas, preferi seguir uma linha oposta ao que eles querem 
para mim e falar do que mais odeio no lugar que mais amo. Hoje relato onde mais 
amo, que é minha e nossas comunidades. Eu ainda amo o meu lugar, por mais que 
as circunstâncias me fazem querer sair de lá. 
 
Poderia me armar como eles querem e pensar que estou tomando o que me foi 
tirado, o que acabaria prejudicando minha linhagem e raça. Mas notei que minha 
palavra, mesmo correndo o risco de ser silenciada, fará com que outra voz se 
levante para ecoar o que eu disse. 
 
Viver sua própria revolução seria um paraíso. Contudo, a maioria do meu povo vive 
pela sobrevivência. Muitos não passam do primeiro estágio das guerras internas e 
externas de um negro urbano: a guerra do espelho. Nela, você precisa, primeiro, ter 
a sensação de que não há por que ter vergonha da sua aparência, nem se sentir 
inferior por ser mais escuro, ter um cabelo diferente do liso, uma boca maior, etc. A 
segunda guerra é a vida na rua, onde você vai disputar com o homem branco a 
vaga de emprego, a "mulher", a atenção, e sentirá a fome de conquistar esse troféu. 
No mundo capitalista, você sempre vai disputar basicamente tudo: saúde, 
educação, segurança, tudo. 
 



Na maioria dos nossos momentos, tive que ser radical. E quando eu morrer, estarei 
ainda mais vivo do que agora. Mesmo com o risco de perder ouvintes, não vou 
perder essa linha que estou escrevendo, trazendo as vozes que não são só a 
minha, mas de todos que se sentirem representados. Hoje, com meus 25 anos, 
sinto que às vezes estou mais brando do que antes, e busco esse radicalismo para 
poder me expressar e chamar a atenção para que não só eu, mas todos que se 
identificam e vivem onde vivo, olhem e pensem: 
 
"Ele tem razão, preciso fazer isso também." 
 
Com isso, daremos ainda mais razão absoluta à ideia do Ubuntu: "Eu sou porque 
nós somos". Essa busca do coletivo nos fará viver em harmonia social. Também nos 
fará entender e nos relacionar melhor com nosso ambiente, a respeitar não só a 
cultura, mas a cultura que engloba tudo isso: a comunidade e o que há em volta. 
Saberemos respeitar ambos e efetivar essa interconexão das ancestralidades e da 
natureza. 
 
"Isso nos traz uma sensação de cárcere social, conectada à busca por uma 
liberdade real, que vai além da ideia utópica de ascensão social a todo custo. Para o 
negro periférico, crescer na vida e ter algo digno deveria ser normal, mas muitas 
vezes recebemos ofensas e comentários, como se fôssemos vitimistas ou 
tivéssemos as mesmas 24 horas de pessoas que sequer sabem o que é ter uma 
alimentação correta por não saber o que comer no dia seguinte. Agora, reflitamos." 
 
Miséria ou Pobreza pode ser comum nas “comunidades”, mas é normal ? 
 
A miséria e a pobreza podem ser comuns nas comunidades, mas de forma alguma 
são normais. Mesmo diante dos problemas sociais e estatais, a arte surge como 
uma forma de expressão e resistência. O primeiro passo para exaltar e manifestar 
nosso talento, bem como nossos direitos como cidadãos de bem, é expressar nossa 
insatisfação e canalizar nossa raiva de forma organizada. 
 
A arte e a cultura negra, muitas vezes, assumem um caráter militante, confrontando 
as violências que mais atingem nosso povo, especialmente a mortalidade e a 
orquestração de nossas próprias mortes. Muitos jovens, atualmente, buscam uma 
sensação de poder ao manusear armas, usar drogas, associar-se a grupos 
criminosos ou buscar "conceito" em suas comunidades, alimentando a utópica ideia 
de ascensão social. 
 
Grupo criminoso ou facção: Termo que designa pessoas de uma organização que 
reside e opera em seu local habitual. 
 
Por que essa busca por "estar por cima" na favela parece ser atraente, mesmo 
sendo uma ilusão? A percepção de que esse poder é único é enganosa, vinda de 



algo que é, na verdade, indiferente. Em espaços acadêmicos, percebi que, 
enquanto meus colegas de classe apenas estudavam e viviam uma vida 
aparentemente tranquila, eu precisava trabalhar e estudar. Minha mãe ficava mais 
feliz com dinheiro em casa do que com um boletim escolar cheio de notas, até 
então, boas. Eu tinha que voltar para casa mais cedo, antes mesmo das aulas 
terminarem, por medo de chegar tarde e ser vítima da violência na minha 
comunidade. Não ter a oportunidade de estudar como uma pessoa "normal" 
merece, mesmo sabendo que há desigualdades nas instituições de ensino 
(fundamental, médio ou superior), é uma realidade. Há diferenças de classes, e nós, 
negros, somos a maior parte da classe baixa. 
 
Pergunte-nos por que tanto ódio em nosso peito. Por que nos sentimos suspeitos 
em qualquer lugar, vigiados da entrada à saída? A sensação de ser suspeito nos 
leva a ver qualquer lugar como suspeito. Há tantas igrejas em nossos bairros, mas 
poucos terreiros de religiões de matriz africana. E, quando saímos do nosso bairro, 
nesses mesmos terreiros, vemos mais brancos do que negros. Há uma questão 
filosófica em todo esse convívio, além do próprio Estado não apoiar as religiões de 
matriz africana com a mesma força com que abraça o cristianismo ou outras 
religiões monoteístas. 
 
Nós, negros, estamos deixando de acreditar em algo além de nós mesmos. Não há 
sorte, nem alguém nos apoiando ou nos livrando de algo maléfico. Uma parcela 
maior de influência é direcionada ao homem branco e ao domínio do cristianismo, 
que se sobrepôs por eras, como vemos hoje em nossas comunidades. Em um olhar 
geográfico, o culto aos orixás, comparado ao cristianismo, ainda é escondido em 
muitas comunidades. Notamos que é mais aceito em bairros nobres e brancos. Aqui 
no Brasil, principalmente na região Nordeste, o Candomblé foi reprimido e proibido, 
permanecendo marginalizado pelo domínio da igreja, que normalmente o associava 
à criminalidade e a cultos demoníacos. Nos dias atuais, ainda vemos essa 
repressão. 
 
Crescemos acreditando em um Deus branco, que nos traz santas e santos, sem 
conhecer nossa ancestralidade e cultura. Essa ancestralidade poderia servir como 
uma rota de fuga do que a colonização nos oferece, como um copo d'água poluído, 
sem a opção de beber água limpa, pois estamos com sede. Isso nos impede de 
beber de nossa própria fonte e ter acesso a uma opção que nos liberta de 
elementos culturais europeus trazidos pelos colonos e da ideia de "magia negra". 
 
Esse problema não resolvido tem consequências profundas, levando-nos a pensar 
que somos nosso próprio deus e a sentir um alívio ao ultrapassar os 18 anos de 
idade, como se fosse uma questão de sorte. Pergunte-se por que é mais fácil 
vermos negros se matando em favelas e por que o gráfico de mortalidade de negros 
no Brasil é o mais alto nas Américas. Uma escravidão moderna, algo desigual para 
nossa sociedade, especialmente no Nordeste, onde há uma grande concentração 



populacional de negros. Uma massa de negros se mata e morre todos os dias, 
impulsionada pelo ódio que o próprio Estado nos impõe. Armas e drogas acabam 
sendo nosso "material didático". Há a questão de "quanto mais preto, pior a 
situação"; de ser suspeito e sofrer com algo que te leve a ser mais um nessa 
estatística. Isso é o que vivemos com as pessoas que passaram em nossas vidas. 
 
Ao entrar em um meio de transporte, espera-se que anunciemos um assalto. 
Preocupamo-nos em qualquer lugar, e até mesmo o "irmão de cor" se sente 
ameaçado. Perguntam-nos se trabalhamos na loja em que estamos apenas indo 
comprar um produto. A polícia só deixa de nos abordar se estivermos 
acompanhados por uma mulher, de preferência uma mulher branca "padrão". 
Deveríamos poder nos locomover tranquilamente, como qualquer ser humano que 
tem a ideia de uma sociedade segura, protegida por um órgão do governo. 
 
Negarei toda má influência e a presença daqueles que sempre desejaram meu 
declínio. Recuso-me a viver como inferior ao branco ou ao rico. O controle da minha 
vida depende de mim, mesmo que o Estado mantenha sistemas prejudiciais à 
minha história. Farei dela uma trajetória de superação e revolução. Não é só por 
mim; quando alguém morre, ouço um coro de "por mim". Então, farei algo não 
apenas por mim, mas por todos vocês, negros. 
 
 
"Assim como o deca na matemática africana, uma ferramenta com marcas, o Osso 
de Ishango nos serviu para representar uma sequência numérica. Este artigo 
representa o início de uma sequência: negros se comunicando em espaços 
acadêmicos, negros desabafando suas dores, negros contrariando as estatísticas, 
negros sendo verdadeiros, negros honrando os ancestrais, negros sendo negros, 
negros em busca do que é seu. 
 
Que Olorum governe minhas ações e o comportamento daqueles que podem 
influenciar meu destino, axé!" 
 
Conclusão 
É necessário que a sociedade brasileira, especialmente as autoridades políticas e o 
sistema judiciário, compreendam a gravidade da situação e ajam de maneira efetiva 
para combater o racismo estrutural, garantir os direitos dos negros e periféricos e 
erradicar as condições que fomentam a violência e a discriminação.  
 
A conscientização sobre a herança africana e a promoção de uma educação 
inclusiva, que respeite e valorize as culturas negras, são passos fundamentais para 
construir uma sociedade mais justa e igualitária. 
 



 

 

Referências bibliográficas: A humanidade em sua essência tema de palestra do 
professor congolês da Unila apresentado na UFMS públicado pela revista arco   
https://ufsm.br/r-601-5101 

O CONCEITO DE QUILOMBO NA HISTORIOGRAFIA por Jackeline Santos 
Carneiro, Eliezer Cardoso de Oliveira (Graduanda do curso de História - 
CCSEH).(Professor Pós - Doutorado em Ciências Humanas –PUC/ Professor da 
UEG CCSEH ).https://www.anais.ueg.br/index.php/sepe/article/view/8963/6621 

 

https://ufsm.br/r-601-5101
https://ufsm.br/r-601-5101
https://ufsm.br/r-601-5101
https://www.anais.ueg.br/index.php/sepe/article/view/8963/6621
https://www.anais.ueg.br/index.php/sepe/article/view/8963/6621
https://www.anais.ueg.br/index.php/sepe/article/view/8963/6621
https://www.anais.ueg.br/index.php/sepe/article/view/8963/6621


Autobiografia de Malcolm X com a colaboração de Alex Haley traduzido por A.B 
Pinheiro De Lemos 
https://afrocentricidade.files.wordpress.com/2016/04/autobiografia-de-malcolm-x-mal
colm-x-e-alex-haley.pdf 

Pele negra, máscaras brancas / Frantz Fanon ; tradução de Renato da Silveira 
https://www.geledes.org.br/wp-content/uploads/2014/05/Frantz_Fanon_Pele_negra_
mascaras_brancas.pdf 

 

 

 

 

https://afrocentricidade.files.wordpress.com/2016/04/autobiografia-de-malcolm-x-malcolm-x-e-alex-haley.pdf
https://afrocentricidade.files.wordpress.com/2016/04/autobiografia-de-malcolm-x-malcolm-x-e-alex-haley.pdf
https://afrocentricidade.files.wordpress.com/2016/04/autobiografia-de-malcolm-x-malcolm-x-e-alex-haley.pdf
https://afrocentricidade.files.wordpress.com/2016/04/autobiografia-de-malcolm-x-malcolm-x-e-alex-haley.pdf
https://www.geledes.org.br/wp-content/uploads/2014/05/Frantz_Fanon_Pele_negra_mascaras_brancas.pdf
https://www.geledes.org.br/wp-content/uploads/2014/05/Frantz_Fanon_Pele_negra_mascaras_brancas.pdf
https://www.geledes.org.br/wp-content/uploads/2014/05/Frantz_Fanon_Pele_negra_mascaras_brancas.pdf

